
RJHR 1:1 (2010) – Anderson de Oliveira Lima 

1 

 

Roma e os camponeses da Galiléia: Os motivos que proporcionaram o 

nascimento do movimento de Jesus de Nazaré 

 

Anderson de Oliveira Lima 

http://lattes.cnpq.br/0893915454622475 

 

Resumo: 

Este artigo discute as circunstâncias históricas e sociais que envolveram a atividade 

de Jesus na Galiléia do século I d.C. Procurando compreender o modo de 

dominação imposta pelo império romano no território judeu, e como isso afetou o 

modo de vida dos camponeses de regiões como Nazaré e Cafarnaum, o movimento 

liderado por Jesus poderá ser visto como uma reação popular à opressão imperial. 

Palavras-chave: Império Romano; Jesus; Proto-Cristianismo; História de Israel; 

Histórica do Cristianismo. 

 

Abstract: 

This article discusses the historical and social circumstances that involved the 

action of Jesus in Galilean first century E.C. Searching to understand the way of 

domination imposed by roman empire in Jewish territory, and how it’s affected the 

peasant’s life style in regions like Nazareth and Capernaum, the movement of Jesus 

can will be seen like a popular reaction against the imperial oppression. 

Keywords: Roman Empire; Jesus; First-Christianity; History of Israel; History of 

Christianity. 

                                                           
 O autor é bacharel em música (violão erudito) pela Universidade Cruzeiro do Sul (São Paulo 1999), 

especialista em Bíblia com ênfase na tradição profética (2008) e mestrando em Ciências da Religião 

(Literatura e Religião no Mundo Bíblico) do Programa de Pós-Graduação em Ciências da Religião da 

Universidade Metodista de São Paulo, onde está produzindo, o trabalho de dissertação intitulado 

“Acumulai Tesouros no Céu: Estudo da Linguagem Econômica do Evangelho de Mateus”. A previsão para 

a entrega da dissertação é junho de 2010, e é orientada pelo Prof. Dr. Paulo R. Garcia, além de ser um 

projeto financiado pela Cape’s. 



RJHR 1:1 (2010) – Anderson de Oliveira Lima 

2 

 

INTRODUÇÃO 

 

Antes de mais nada, é importante dizer que neste artigo procuraremos 

discutir a origem do movimento de Jesus, e não da religião cristã, que surgiu nas 

décadas que se seguiram à crucificação de Jesus. Essa distinção é importante, pois 

ao longo das próximas páginas tentaremos demonstrar que o movimento de Jesus 

pode ser entendido como um fenômeno popular de reação contra a pressão sofrida 

pelos camponeses da Galiléia do século I por parte do império romano. Embora a 

religiosidade não possa ser separada de qualquer outra área da vida dos antigos 

judeus, nós o faremos aqui, simplesmente para que os aspectos políticos e 

econômicos daquela sociedade que foram preponderantes para a ação de Jesus, 

não sejam obscurecidos pelos supostos planos divinos como tantas vezes tem 

acontecido ao longo da história. 

Começaremos tratando do império romano e sua forma de governo; do 

choque cultural e econômico que sua chegara trouxe para a Palestina; e do papel 

das cidades no sistema administrativo deste império. Deixaremos para a segunda 

metade do trabalho o movimento de Jesus, quando nos voltaremos para a tradição 

cristã descrevendo alguns dos eventos que nos conduzirão a uma compreensão do 

projeto de Jesus e do significado do “Reino de Deus”. 

Não é preciso, diante do que pretendemos, apresentar esta pesquisa como 

se ela trouxesse alguma descoberta revolucionária sobre Jesus. Na verdade, 

praticamente todos os tópicos aqui abordados estão bem desenvolvidos pela 

pesquisa de diversos outros pesquisadores. Todavia, esses resultados alcançados 

após séculos de pesquisa ainda são desconhecidos da maior parte dos interessados 

no tema, aos quais gostaríamos de dirigir nosso presente esforço; e além disso, 

não se pode dizer que o problema do Jesus Histórico seja um caso esgotado, o que 

torna necessário a contínua revisão e o aperfeiçoamento dos resultados através de 

novas tentativas como essa à qual nos propusemos, a fim de que vez ou outra, 

novos e importantes passos sejam dados. 

 

1 - PALÁCIOS ENTRE FAZENDAS 

 



RJHR 1:1 (2010) – Anderson de Oliveira Lima 

3 

 

Sabe-se a princípio, que a agricultura era a base da economia dos povos da 

antiguidade,1 o que pode-se tranquilamente aplicar aos moradores da Galiléia, 

região norte da Palestina, que no primeiro século foi o palco do nascimento do 

cristianismo. Naturalmente, quando falamos dos galileus dentre os quais nasceu o 

cristianismo, geralmente nos referimos a camponeses que viviam em aldeias do 

norte da Palestina de modo bastante tradicional, envolvidos especialmente com a 

produção de grãos. Porém, esse simplório cenário agrícola não é capaz de explicar 

a vida das pessoas que escreveram o Novo Testamento. Décadas antes do 

nascimento de Jesus, toda a Palestina viu-se diante de uma drástica mudança de 

caráter político que mudaria significativamente a vida de todos daquele lugar, e 

também determinaria as condições de vida das gerações subseqüentes. Estamos 

nos referindo ao início da dominação do império romano sobre a Palestina na 

segunda metade de século I a.C., que impôs à região uma agressiva 

transformação. 

Antes de Roma, a Palestina já conhecera a vida sob a dominação de 

impérios estrangeiros que usufruíam do trabalho dos seus habitantes 

principalmente através da extorsão de excedentes agrícolas. Todavia, a 

comercialização romana era bem mais agressiva. A unidade política do império era 

mantida pelo controle militar em centros urbanos espalhados pelas províncias 

(ainda que nas extremidades desse império a fragilidade dessa dominação forçada 

se deixasse ver por meio de províncias revoltosas),2 e destes pontos 

estrategicamente controlados Roma apropriava-se dos camponeses tirando deles 

não apenas os excedentes agrícolas, mas também a terra e a dignidade.3 

                                                           
1
 Sobre isso Halvor Moxnes escreveu em A Economia do Reino, pp. 36-37: “Toda descrição da economia 

antiga deve partir do fato de que ela estava baseada na agricultura. A agricultura não era apenas mais 

um setor da economia; constituía a própria base dessa economia”. 

2
 GOODMAN, M. Rome and Jerusalem. p. 70. 

3
 O substantivo grego pólis é geralmente utilizado para definir o papel das cidades-estado na 

manutenção dos impérios grego e romano. Apresentamos aqui, uma definição genérica do termo 

baseando-nos em GRABBE, L. L. The Hellenistic City of Jerusalem, pp. 6-7: A administração imperial 

desde a expansão do território conquistado por Alexandre era feita através da implantação de cidades-

estado. Elas possuíam um número pequeno de cidadãos (aristocratas imperiais) que ditavam as leis, e 

muitos escravos, estrangeiros e outros “não-cidadãos” que serviam a esse sistema. Essas cidades, 

edificadas seguindo padrões arquitetônicos helenísticos, com ginásios para práticas esportivas, militares 

e educacionais, eram alimentadas pela produção agrícola de terras dos arredores, que muitas vezes 

eram confiscadas e entregues a nobres servidores que as exploravam por meio de trabalho escravo. 



RJHR 1:1 (2010) – Anderson de Oliveira Lima 

4 

 

Ao tratar da antropologia de classe aplicada aos estudos do cristianismo 

primitivo, John Dominic Crossan aproveita o trabalho do antropólogo John Kautsky 

para definir o império romano como um império agrário mercantil, que se diferencia 

dos impérios agrários tradicionais que dominaram a Palestina antes de Roma, e 

ressalta o que temos dito com as seguintes palavras: 

“... no império agrário tradicional, a aristocracia toma o produto excedente 

da classe camponesa; no império agrário mercantil, a aristocracia toma a 

terra da classe camponesa. O primeiro devora o esforço e o produto dos 

camponeses, o segundo a própria identidade e dignidade deles [...] No 

império agrário tradicional, a terra é herança familiar a ser conservada pela 

classe camponesa. No império agrário mercantil, a terra é mercadoria 

empresarial a ser explorada pela aristocracia”4 

A dominação romana só poderia, portanto, ser recebida pela classe 

camponesa da Palestina como uma força opressora e “demoníaca”. Forçava-os pela 

superioridade militar a aceitar um sistema de troca nada recíproco, onde no fim das 

contas até mesmo o direito a terra, que com base na Lei de Deus era propriedade 

exclusiva de Javé e herança intransferível dos camponeses,5 era-lhes negado. 

Essa primeira aproximação em relação ao problema da violenta transição 

pela qual passou a Palestina entre os séculos I a.C. e I d.C. pede que 

aprofundemos o tema, a fim de que compreendamos melhor como exatamente se 

dava essa expropriação do fruto do trabalho da classe camponesa, e como tudo 

isso relaciona-se com o surgimento do cristianismo. A tarefa é extensa, e não 

temos espaço para tratar dela com todos os detalhes possíveis, motivo pelo qual 

tentaremos restringir nossas observações sempre à Galiléia, terreno que deu 

origem aos textos que neste trabalho abordaremos, e às épocas que envolvem suas 

origens. 

Durante a vida de Jesus o domínio romano na Galiléia foi exercido através 

do tetrarca Herodes Antipas (4 a.C. a 39 d.C.), que tratava de cuidar na região dos 

interesses próprios e do império. Tão logo assumiu o poder, Antipas investiu na 

reconstrução da cidade de Séforis (atacada após a morte de seu pai, Herodes 

Magno) para que servisse como capital da Galiléia, posto de administração e 

                                                           
4
 CROSSAN, J. D. O Nascimento do Cristianismo. pp. 201-202. 

5
 VAUX, R. de. Instituições de Israel no Antigo Testamento. pp. 200-201; Também: CROSSAN, J. D. O 

Nascimento do Cristianismo. pp. 201-203. 



RJHR 1:1 (2010) – Anderson de Oliveira Lima 

5 

 

arrecadação tributária, e praça de comando militar. De Séforis eram enviados os 

cobradores de impostos e os soldados que mantinham por meio da violência a 

“ordem pública”.  

Embora a principal função de cidades como Séforis fosse facilitar o controle 

sobre os excedentes produzidos nos campos, estas cidades também eram focos da 

disseminação gradual da cultura helenista, tendo o grego como idioma, cunhando 

moedas, construindo ginásios e teatros etc. A corte durante os governos de 

Herodes Magno (rei-cliente de Roma que governou toda a Palestina de 37-4 a.C.) e 

Herodes Antipas era, culturalmente, um retrato da dominação internacional. O 

primeiro Herodes era um idumeu que vivera e estudara em Roma por alguns anos, 

cuja esposa era uma mulher samaritana. Antipas deu seguimento ao caráter 

gentílico e cosmopolita da elite casando-se primeiro com a filha do rei Aretas da 

Nabatéia, e depois com uma mulher asmonéia.6 Além de Séforis, também foi 

Antipas quem também deu início à construção de outra cidade de grandes 

proporções a trinta quilômetros de Séforis, à beira do lado da Galiléia, para fazê-la 

sua nova capital. Esta cidade foi concluída entre os anos 18 e 20 d.C. e chamada 

Tiberíades, em homenagem ao imperador Tibério (14-37 d.C.). O historiador judeu 

Flávio Josefo escreveu sobre a população original de Tiberíades com evidente 

desprezo pela gente que Antipas implantou ali, vinda de todas as partes (Ant. 

18.36-38). 

Deveras, durante a revolta dos judeus contra os romanos em 66-70 d.C., 

provavelmente era grande o número de gregos que habitavam Tiberíades, e em 

Séforis Richard Horsley acredita que a maior parte dos habitantes eram não-

judeus.7 Ainda que isso não seja prova da predominância gentílica de Séforis 

durante a revolta, sabemos que naqueles dias de crise os aristocratas citadinos 

adotaram uma posição pró-romana, buscando a proteção de Vespasiano contra as 

ameaças dos revoltosos camponeses galileus, destruindo as próprias defesas para 

demonstrar que não resistiam à invasão romana.8 Não por acaso, diferentemente 

de Jerusalém, a cidade de Séforis sobreviveu à guerra e continuou a ser uma 

cidade de influência na região por séculos.9 

                                                           
6
 BATEY, R. A. Sepphoris and the Jesus Movement. p. 406. 

7
 HORSLEY, R. A. Arqueologia, História e Sociedade na Galiléia. p. 53. 

8
 Cf. Eric M. Meyer citado em: CHANCEY, M. The Cultural Milieu of Ancient Sepphoris. p. 133. 

9
 Cf. BATEY, R. A. Sepphoris and the Jesus Movement. p. 404. 



RJHR 1:1 (2010) – Anderson de Oliveira Lima 

6 

 

Mesmo que as poucas informações compartilhadas acima não sejam 

suficientes para nos fornecer um retrato completo (se é que isso é possível) da 

presença citadina na Palestina durante o primeiro século, podemos concluir com 

certa segurança que as cidades eram edificadas para receber as elites e os sistemas 

de manutenção do seu poder. Eram núcleos de onde uma minoria controlava e 

explorava os arredores e a maioria da população. Mas lá também se reunia um 

grande número de pessoas não tão “nobres” que viviam para satisfazer das mais 

diferentes maneiras as necessidades da elite. Ekkehard e Wolfgang Stegemann nos 

dão uma relação breve dos vários tipos de profissionais que constituíam as 

populações citadinas da seguinte forma: 

“Na população da cidade há, entre outros, “funcionários públicos”, 

sacerdotes, eruditos, escrivães, comerciantes, servos, soldados, artífices, 

trabalhadores e mendigos. Ao lado destes, existe uma pequena elite que 

obtém o seu sustento da posse da terra e/ou de cargos políticos”10 

Dentre os trabalhadores mencionados, podemos incluir ainda os que 

trabalhavam com o transporte, alguns professores, artistas, os ocupados com a 

construção, as prostitutas etc.11 

Apesar disso tudo, há quem prefira referir-se ao cosmopolitismo das cidades 

galiléias com maior cautela.12 Este é o caso de Gerd Theissen, que vê o helenismo 

das cidades da Galiléia mais como uma expressão de uma forma “moderna” de 

                                                           
10

 STEGEMANN, W.; STEGEMANN, E. História Social do Protocristianismo. p. 25. 

11
 Apenas Séforis e Tiberíades possuíam dentro do território palestino proporções suficientes para 

serem chamadas “cidades” nos dias do império romano. Todavia, podemos lembrar que as influências 

cosmopolitas não se restringiam a essas capitais. Como nos lembra Sean Freyne, centros comerciais 

importantes como Cafarnaum, Betsaida e Tariquéia também possuíam horizontes culturais amplos. Cf. 

FREYNE, S. A Galiléia, Jesus e os Evangelhos. p. 150. 

12
 O já citado Mark Chancey ressalta em The Cultural Milieu of Ancient Sepphoris, pp. 136-139, que as 

escavações em Séforis indicam que mesmo este centro urbano era uma cidade marcada pela 

religiosidade judaica no primeiro século, usando para defender sua tese a presença de inúmeros 

instrumentos para banhos rituais judaicos no interior das casas. Sobre os estudos dos espaços 

domésticos como meio de investigação não literária da Palestina do período romano, também temos 

um capítulo de Eric M. Meyers que se aprofunda no tema dos banhos rituais, intitulado Aspects of 

Everyday Life in Roman Palestine With Special Reference to Private Domiciles and Ritual Baths, pp. 193-

220. Todavia, tais discussões não alteram a imagem que temos feito de uma Galiléia culturalmente 

heterogênea, nem serve como evidência de que os conflitos entre cidade e campo eram menos 

intensos, muito pelo contrário, qualquer cooperação da aristocracia judaica para com o poder romano 

fortalecia o conflito interno com a maioria que sonhava com a libertação; veja, por exemplo, o 

tratamento dado aos publicanos nos evangelhos sinóticos. 



RJHR 1:1 (2010) – Anderson de Oliveira Lima 

7 

 

judaísmo do que como uma invasão generalizada da cultura greco-romana na 

Palestina.13 Aqui podemos dizer que além das autoridades nomeadas pelo império 

para administrar a província, eram moradores das cidades sacerdotes e outros 

judeus que conseguiram algum poder e status social a partir de suas funções e 

posses em relação à aristocracia estrangeira. Mark Chancey, a partir de pesquisas 

arqueológicas, tem demonstrado que mesmo nesses ambientes urbanos ainda 

havia predominância da cultura judaica.14 Isso é algo valioso para nós, já que 

depois da revolta de 66-70 d.C. e da destruição do Templo de Jerusalém, foi nos 

ambientes citadinos da Galiléia que se deu início a uma coalizão de judeus em 

busca de unidade religiosa, criando um movimento que hoje muitos chamam de 

judaísmo formativo.15 O evangelho citadino de Mateus mostrar-se-á uma evidência 

disso. 

Fiquemos, em relação às cidades de Séforis e Tiberíades, com a imagem de 

que eram pólos da opressão da elite sobre o campo, e que embora essa elite sirva a 

Roma e possua um caráter cosmopolita inquestionável, também fazia parte desse 

grupo opressor a aristocracia judaica. Tentando atender às pesadas exigências 

tributárias do violento governo herodiano e também às cobranças dos impostos 

religiosos,16 os camponeses galileus enredavam-se em empréstimos oferecidos 

principalmente por funcionários da administração herodiana e aristocratas 

sacerdotais, dando a própria terra, sua fonte de sobrevivência que devia ser 

inegociável, como garantia de pagamento.17 A pesada extorsão de excedentes 

unida à desonesta comercialização agrária gerou um previsível e gradativo processo 

de endividamento que conduziu grande parte da classe camponesa à completa 

miséria. Enquanto a aristocracia vivia luxuosamente e poucos proprietários 

                                                           
13

 Cf. THEISSEN, G. O Movimento de Jesus. p. 235. Veja também Mark Chancey e Eric M. Meyers, citados 

em: BATEY, R. A. Sepphoris and the Jesus Movement. p. 408. 

14
 Sobre isso ele escreveu: “A mistura de Helenismo e cultura local acelerou segundo século E.C., 

principalmente depois da chegada de uma guarnição permanente de tropas romanas, como ocorreu em 

120 E.C. A troca do nome Séforis para Diocesaréia reflete esta mudança cultural” (tradução nossa). Cf. 

CHANCEY, M. The Cultural Milieu of Ancient Sepphoris. p. 144. 

15
 HORSLEY, R. A.; HANSON, J. S. Bandidos Profetas e Messias. p. 54. 

16
 Uma descrição breve dos vários impostos imperiais e religiosos que sobrecarregavam os camponeses 

da Palestina naqueles dias pode ser encontrada de maneira resumida em GODOY, D. Roma, Palestina e 

a Galiléia do Século I, pp. 52-53, e de maneira um pouco mais detalhada em THEISSEN, G. O Movimento 

de Jesus, pp. 217-228. 

17
 Veja: HORSLEY, R. A. SILBERMAN, N. A. A Mensagem e o Reino. p. 39.  



RJHR 1:1 (2010) – Anderson de Oliveira Lima 

8 

 

enriqueciam acumulando posses, entre os camponeses o empobrecimento era 

desesperador. Em determinados momentos, quem conseguia ao menos uma 

ocupação arrendando a terra de algum fazendeiro tinha que dar-se por satisfeito, 

posto que tantos outros camponeses menos afortunados vendiam-se como 

escravos18 ou tornavam-se marginais, vendo-se obrigados a recorrer à mendicância 

ou mesmo ao banditismo, fenômeno que alcançou proporções epidêmicas em 

certos períodos da dominação romana na região.19 

Nossa exposição sucinta sobre o impacto da dominação romana e de suas 

cidades administrativas sobre a classe camponesa da Palestina, não foi e nem 

poderia ser completa. Mas ainda não a concluímos; a partir daqui, continuaremos 

tratando desse tema juntamente com nossa investigação a respeito da origem do 

Movimento de Jesus e do primeiro cristianismo, o que ilustrará com um exemplo 

historicamente marcante o que até então pudemos dizer. 

 

2 - Imposições Urbanas num Cenário Agrícola: o Movimento de Jesus 

 

Diante do que já vimos, imaginamos sob que condições adversas nasceu 

entre os camponeses da Galiléia o homem Jesus de Nazaré. Uma particularidade a 

seu respeito que merece consideração é que Jesus desempenhava alguma atividade 

profissional como artesão, o que não o põe à parte da classe camponesa. No 

evangelho de Marcos 6.3 ele é descrito pelo termo grego tekton, e em Mateus 

13.55 como filho de um tekton. Embora o termo na maioria das vezes seja 

traduzido por “carpinteiro”, também pode ser uma designação mais genérica para 

um artífice do setor da construção, que podia trabalhar não só com madeira, mas 

também com metais ou como pedreiro.20 

                                                           
18

 No artigo intitulado Roma, Palestina e a Galiléia do Século I, p. 55, Daniel Godoy escreveu sobre as 

poucas alternativas dos endividados daqueles dias dizendo: “A expropriação de sua terra gerou um 

processo de empobrecimento e não lhes deixava outra saída que a de vender sua própria força de 

trabalho, o que num curto tempo aumentou o número de escravos/as que enchiam as cidades”. 

19
 R. A. Horsley e J. S. Hanson dizem que se pudermos confiar na historicidade da narrativa da 

crucificação de Jesus, que diz que ao seu lado foram torturados dois “bandidos” (Mc 15.27), temos uma 

evidência textual da presença do banditismo social na Palestina nos dias de Jesus. Todavia, sabe-se que 

tal fenômeno intensificou-se significativamente nas décadas seguintes, especialmente depois de um 

período de fome intensa que teria havido entre 46-48 d.C. Cf. Bandidos, Profetas e Messias, pp. 72-74. 

20
 STEGEMANN, W.; STEGEMANN, E. História Social do Protocristianismo. p. 230. 



RJHR 1:1 (2010) – Anderson de Oliveira Lima 

9 

 

Como camponês/artesão da aldeia de Nazaré (que ficava a 

aproximadamente uma hora de caminhada de Séforis), não é difícil imaginar que 

Jesus pudesse estar por algum tempo ligado profissionalmente a Séforis, a primeira 

capital do governo de Antipas.21 Deveras, boa parte da mão-de-obra para a 

edificação e manutenção das grandes cidades era fornecida por pessoas como 

Jesus, saídas das pequenas aldeias ou cidades satélites. Mas, para que não façamos 

confusões imaginando Jesus como um trabalhador privilegiado, citemos outra vez 

John D. Crossan, que a partir do trabalho de G. Lenski sobre sociedades agrárias 

como a do império romano, disse que “Quanto à classe social, os artesãos eram 

inferiores, não superiores, aos agricultores camponeses”.22 Em geral, cada família 

camponesa produzia suas próprias cerâmicas e instrumentos em vez de comprá-

las, o que torna o comércio destes produtos nem sempre uma opção lucrativa. 

Além disso, para um artesão o acesso à comida era indireto, e consequentemente 

passível às imposições de mediadores que podiam encarecer o produto. A 

conclusão de Crossan é que o artesanato como meio de sobrevivência só era, em 

geral, uma opção daqueles aldeões cuja terra não era suficiente, seja pela má 

qualidade ou pelo crescimento populacional.23 Exceção a esta regra podem ser os 

casos em que através da participação de alguém com capital para investir na 

produção de artesanato transformasse a produção numa verdadeira industria, o 

que da mesma forma não implicava em qualquer benefício para a classe 

camponesa. 

Não há motivos para supor que Jesus fosse um camponês privilegiado por 

sua atividade profissional bem sucedida. Aliás, há um dado histórico que 

habitualmente não é relacionado à vida de Jesus, mas que pode ser bastante 

relevante para compreender sua trajetória, principalmente se imaginamos que 

Jesus manteve alguma relação profissional com Séforis: Herodes Antipas decidiu 

aumentar seu controle sobre a região da Peréia e mudar sua capital administrativa 

para Tiberíades, fato que já mencionamos brevemente. Embora Séforis não tenha 

se mudado ou esvaziado, pode ter acontecido de profissionais como Jesus sofrerem 

com a queda no volume de negócios, regredindo à marginalidade dos camponeses 

pauperizados. Este dado histórico pode não ter nenhuma relação com a direção 

tomada por Jesus, mas coincidentemente, foi nalgum momento após este período 

                                                           
21

 HORSLEY, R. A.; SILBERMAN, N. A. A Mensagem e o Reino. p. 51. 

22
 CROSSAN, J. D. O Nascimento do Cristianismo. p. 199. 

23
 CROSSAN, J. D. O Nascimento do Cristianismo. pp. 268-269. 



RJHR 1:1 (2010) – Anderson de Oliveira Lima 

10 

 

de mudança, durante os anos 20, que Jesus deixou a Galiléia em direção à Judéia e 

aderiu ao movimento do profeta João Batista (Mc 1.9). 

Não é possível precisar quanto tempo Jesus esteve na Judéia, mas como se 

não bastasse tanta desventura, outra vez Herodes Antipas interfere na sua 

trajetória prendendo João Batista. Lemos nos evangelhos que João foi preso por 

criticar o casamento de Antipas com Herodíades, que fora sua cunhada (Mc 6.17-

18; Mt 14.3-4; Lc 3.19), mas Crossan tem ressaltado o sentido político da crítica do 

profeta como o fator principal de sua prisão. Ao ver que Antipas pretendia 

aumentar a popularidade do seu governo por meio do governo com uma rainha de 

descendências asmonéia como Herodíades, Crossan astutamente vê João Batista 

interferindo no âmbito político, e não apenas preocupado com o incesto de 

Antipas.24 De fato, a ação do tetrarca cala João Batista definitivamente e dispersa 

seus seguidores, o que leva Jesus a voltar para a sua terra, a Galiléia. 

Desta vez Jesus se estabelece em Cafarnaum, aldeia alguns quilômetros 

acima de Tiberíades, também às margens do lago (Mt 4.12-13). Ali, nas aldeias da 

região, Jesus dá início ao seu movimento recrutando pessoas que provavelmente 

eram como ele, vítimas pauperizadas da política agressiva do império romano e da 

desonestidade da classe sacerdotal judaica. Jesus começa pregando exatamente o 

que aprendera de João Batista,25 mas não ficou isolado no deserto na expectativa 

de uma intervenção apocalíptica de Deus nem chegou ao extremo de organizar um 

grupo guerrilheiro para tomar à força o controle da situação. Jesus propôs o retorno 

à Torá, a restauração da dignidade da classe camponesa por meio da solidariedade 

entre famílias; não se trata aqui de obras de caridade auto-satisfatórias, mas da 

reestruturação da sociedade igualitária, de redistribuição justa de riquezas.26 

Jesus aproveitou a desestrutura patente da classe rural para arregimentar 

pregadores viandantes. Fazendo profetas de camponeses expropriados, ele formou 

um movimento que dedicava-se às curas, exorcismos, e à proclamação do Reino de 

Deus, que tinha uma perspectiva escatológica e também presente. Eles diziam que 

chegavam novos tempos, em que não haveria imperadores, tetrarcas ou 

centuriões, mas uma grande irmandade aldeã guiada pelo próprio Deus, e onde as 

injustiças seriam extintas através da perfeita prática da Lei. Também diziam que 

                                                           
24

 CROSSAN, J. D. Texto e Contexto na Metodologia dos Estudos sobre o Jesus Histórico. p. 184. 

25
 Compare Mt 3.1-2 e Mt 4.17. 

26
 Cf. MALINA, B. J. O Evangelho Social de Jesus. p. 113. 



RJHR 1:1 (2010) – Anderson de Oliveira Lima 

11 

 

esse tempo já se aproximou (Lc 11.20), que o tempo já estava cumprido (Mc 1.15), 

dando sinais disso por meio de curas milagrosas. Quem cresse, deveria começar a 

experimentar o Reino de Deus imediatamente, fazendo ao próximo o que gostariam 

que também lhes fizessem (Mt 7.12), e não sujeitando-se a homens que no 

momento eram os primeiros, mas que logo seriam os últimos (Mc 10.31).27 

Apenas para ilustrar isso noutras palavras, vamos citar mais algumas linhas 

de Horsley e Silberman: 

“Sob a pressão dos tributos e da expropriação de terras por parte de 

Herodes, eles haviam se afastado do espírito aldeão tradicional de 

cooperação mútua: a dissensão e a recriminação mútua precisavam ser 

apaziguadas [...] Portanto, as curas e os ensinamentos de Jesus precisam 

ser vistos nesse contexto, não como verdades espirituais abstratas, ditas 

entre um milagre extraordinário e outro, mas como programa de ação 

comunitária e resistência prática a um sistema que conseguiu transformar 

aldeias fechadas em comunidades muito fragmentadas de indivíduos 

alienados e amedrontados”28 

Aproximadamente dois anos após dar vida a um movimento que adaptara a 

expectativa do Reino de Deus ao cotidiano dos camponeses, Jesus também é 

condenado como subversivo e assassinado. Independente das interpretações 

salvíficas ou cristológicas dadas à sua morte, não podemos nos esquecer que ela 

foi, assim como a do seu predecessor João Batista, um ato de contenção de uma 

ameaça política real. A igreja cristã nem sempre entende o que o império romano 

viu de pronto: que o Reino de Deus não era outra coisa senão a proposta de uma 

teocracia cujo estabelecimento exigia a destruição do império.29 Mesmo que talvez 

exagerem a importância da ameaça de Jesus ao poder imperial, Horsley e 

Silberman deixam claro que esta morte deve ser lida como sugerimos, como ato de 

importância política: “... o fato de Jesus de Nazaré ter sido crucificado é 

testemunho tão eloqüente quanto qualquer outro da profundidade e clareza da 

                                                           
27

 Sobre essa vertente “sapiencial” do Reino de Deus veja: CROSSAN, J. D. Jesus: uma biografia 

revolucionária. p. 71. 

28
 HORSLEY, R. A.; SILBERMAN, N. A. A Mensagem e o Reino. p. 66. 

29
 MALINA, B. J. O Evangelho Social de Jesus. p. 11. 



RJHR 1:1 (2010) – Anderson de Oliveira Lima 

12 

 

ameaça que ele representava [...] estavam em jogo o poder da administração 

romana e a ordem pública de Jerusalém”.30 

Felizmente, mais uma vez o extermínio violento do líder popular não foi 

capaz de dar cabo do seu projeto. Tem-se conhecimento de que em diferentes 

lugares homens e mulheres que haviam sido impactados pela proposta de Jesus 

dão sequência ao movimento trilhando caminhos diferentes. Na Judéia, parece que 

desde cedo surgiu a fé em torno do Jesus ressuscitado, formando o que Bruce J. 

Malina chama de “grupos do Jesus Messias”, que aos poucos transformaram o 

projeto social de Jesus numa busca pela salvação, ou pelo “... resgate cósmico das 

pessoas coletivistas do primeiro século do mundo mediterrâneo”.31 Na Galiléia, os 

camponeses que ouviram Jesus talvez só souberam de sua morte por ouvir falar, e 

mantiveram com maior fidelidade as características originais do programa de 

renovação social da comunidade camponesa por meio da Lei interpretada através 

do amor ao próximo. 

É na Galiléia que o primeiro cristianismo parece mais ligado à atividade dos 

discípulos itinerantes. Estes itinerantes, porém, “ministros de Jesus” e 

proclamadores do Reino de Deus entre aldeias, foram aos poucos transformados 

em “missionários profissionais” arregimentados para a propagação do cristianismo. 

Estes “profissionais” eram itinerantes que não nasceram da despossessão material 

como os primeiros seguidores de Jesus, mas de uma vocação que os impulsionava 

a uma vida sem lar e bens, conforme a distinção que faz Rodney Stark nas palavras 

que citamos a seguir: 

“Nos vinte anos depois da crucificação, o cristianismo foi transformado de 

uma fé da Galiléia rural em um movimento urbano que ultrapassou os 

limites da Palestina. No começo ele esteve a cargo de pregadores itinerantes 

e pelas bases cristãs que dividiam sua fé com seus parente e amigos. Logo 

eles foram alistados por missionários profissionais como Paulo e seus 

associados. Assim, enquanto os ministros de Jesus foram primariamente às 

áreas rurais e arredores das cidades, o movimento de Jesus rapidamente se 

alastrou para as cidades Greco-romanas” (tradução nossa)32 

                                                           
30

 HORSLEY, R. A.; SILBERMAN, N. A. A Mensagem e o Reino. p. 98. 

31
 MALINA, B. J. O Evangelho Social de Jesus. p. 157. 

32
 STARK, R. Cities of God. p. 25. 



RJHR 1:1 (2010) – Anderson de Oliveira Lima 

13 

 

 

Bibliografia 

 

BATEY, Richard A. Sepphoris and the Jesus Movement. In. New Testament Studies, 

46. Cambrigdge University Press, 2001, pp. 402-409. 

CHANCEY, Mark. The Cultural Milieu of Ancient Sepphoris. In. New Testament 

Studies, 47. Cambrigdge University Press, 2001, pp. 127-145. 

CROSSAN, John Dominic. Jesus: Uma Biografia Revolucionária. Rio de Janeiro: 

Imago, 1995. 

__________. O Nascimento do Cristianismo: O que Aconteceu nos Anos que se 

Seguiram à Execução de Jesus. São Paulo: Paulinas, 2004. 

FREYNE, Sean. A Galiléia, Jesus e os Evangelhos: Enfoques Literários e 

Investigações Históricas. São Paulo: Loyola, 1996. 

GODOY, Daniel. Roma, Palestina e a Galiléia do Século I. In. Revista de 

Interpretação Bíblica Latino-Americana (Ribla), 47. Petrópolis: Vozes, 2002, pp. 44-

57. 

GOODMAN, Martin. Rome and Jerusalem: The Clash of Ancient Civilizations. 

London: Penguin Books, 2008. 

GRABBE, Lester L. The Hellenistic City of Jerusalem. In. BARTLETT, John R. (Edit.). 

Jews in the Hellenistic and Roman Cities. London: Routledge, 2002, pp. 6-21. 

HORSLEY, Richard A. Arqueologia, História e Sociedade na Galiléia: O Contexto 

Social de Jesus e dos Rabis. São Paulo: Paulus, 2000. 

HORSLEY, Richard A.; HANSON, John S. Bandidos, Profetas e Messias: Movimentos 

Populares no Tempo de Jesus. São Paulo: Paulus, 1995. 

HORSLEY, Richard A. SILBERMAN, Neil Asher. A Mensagem e o Reino: Como Jesus 

e Paulo Deram Início a uma Revolução e Transformaram o Mundo Antigo. São 

Paulo: Loyola, 2000. 

MALINA, Bruce J. O Evangelho Social de Jesus: o Reino de Deus em Perspectiva 

Mediterrânea. São Paulo: Paulus, 2004. 



RJHR 1:1 (2010) – Anderson de Oliveira Lima 

14 

 

MEYERS, Eric M. Aspects of Everyday Life in Roman Palestine With Special 

Reference to Private Domiciles and Ritual Baths. In. BARTLETT, John R. (Edit.). 

Jews in the Hellenistic and Roman Cities. London: Routledge, 2002, pp. 193-220.  

MOXNES, Halvor. A Economia do Reino: Conflito Social e Relações Econômicas no 

Evangelho de Lucas. São Paulo. Paulus, 1995. 

STARK, Rodney. Cities of God: The Real Story of How Christianity Became an Urban 

Movement and Conquered Rome. New York: HarperCollins, 2006. 

STEGEMANN, Ekkehard W.; STEGEMANN, Wolfgang. História Social do 

Protocristianismo: os Primórdios do Judaísmo e as Comunidades de Cristo no 

Mundo Mediterrâneo. São Leopoldo: Sinodal; São Paulo: Paulus, 2004. 

THEISSEN, Gerd. O Movimento de Jesus: História Social de uma Revolução de 

Valores. São Paulo: Loyola, 2008. 

VAUX, Roland de. Instituições de Israel no Antigo Testamento. São Paulo: Vida 

Nova, 2004. 


